
20

Cartas del subdirector

De cómo va avanzando la decadencia de la cultura en Occidente, en 
estos últimos tramos de tiempo que llevamos de siglo XXI, somos 
testigos sin tener que señalar demasiados elementos de juicio. Aún 
así, me parece significativo hacer mención a un trabajo valioso que 
indaga sobre la debilitamiento de nuestra civilización, aparecido en 
el último año (2024), que creo es interesante destacar para reflexio-
nar sobre la vida cultural hoy en Europa, en España y en el mundo. 
Me refiero al escrito de Emmanuel Todd, La derrota de occidente. Dos 
aspectos —principalmente— recorren el análisis que realiza Todd 
sobre la extenuación vital del mundo occidental, y son la desapari-
ción del concepto de nación en los países europeos y en EEUU, y la 
disolución de la creencias religiosas, es decir, la extinción de la noción 
de religión en la existencia de las personas que viven en el mundo 
de progreso de los pueblos occidentales. Estos dos factores según el 
sociólogo e historiador francés Todd determinan que la pujanza de 
los países occidentales y de su cultura esté en plena caída libre y que 
las amenazas que pueden provenir del exterior sean reales, porque los 
hombres forman grupos y pertenecen queramos o no a distintos mun-
dos civilizatorios. Si bien, sin tener que esperar a ninguna llegada de 
la exterioridad, el nivel de bienestar en Occidente irá en detrimento 
y el empobrecimiento sobrevendrá; mientras, otros pueblos de otros 
ámbitos culturales tomarán el relevo de la dirección de los aconteci-
mientos mundiales y serán ellos los que escalen en la vida de bienes-
tar, sustituyendo a occidente. Podríamos pensar que esta sustitución 
surgiría del área de países de la órbita musulmana, o de Asia, como 
pueda ser de la cultura emergente de la India, de la consolidación 
económica de China, e incluso de la restaurada Rusia, motivo de la 
investigación de Todd en su libro, por su guerra con Ucrania, mal 



21

entendida en Occidente, pues Rusia con Putin ha conseguido recu-
perar y reforzar su idea de nación fuerte, incluso, con el aval de la 
religión ortodoxa y de su poder jerárquico.

Un tercer aspecto del análisis de esta singular obra de Todd, que 
bien podría ser su consecuencia, es el grado de moralidad cero que él 
indica en la situación actual del mundo occidental y que es fruto del 
nivel de nihilismo que contamina el existir de las sociedades vigentes 
y de los hombres contemporáneos. Más los elementos negativos de 
la globalización, sobre todo la financiera, y la evidencia de la codicia 
como un componente en el comportamiento de los habitantes de las 
culturas occidentales. La profundidad de la desorientación en la que 
se encuentra la vida en Occidente, no sólo es llamativa, sino un suceso 
objetivo, con el derrumbe de los sistemas educativos, de los estudios 
humanísticos y técnicos, de la crisis demográfica, de la ausencia de 
espiritualidad, bajo una dictadura sinuosa de la anglobalización, que a 
todas luces ha llevado a la vida por el lado de la irrealidad económica, 
afectando al estadio del trabajo y a las relaciones sociales. Muchos de 
estos últimos signos apuntados parten de mi propio análisis —son de 
mi cosecha— al concluir la lectura de lo compuesto por Todd; otros, 
mejor explicados, se encuentran en este número de la revista, en el 
apartado de las reseñas, firmados por Ignacio Castro Rey. Desde mi 
modesto entendimiento el mayor valor del libro, aparte de mostrarnos 
los males que socialmente nos rodean, es que supera en el debate la can-
sina ley dialéctica de tener que emplear, en todo momento, aquello de 
izquierda y derecha, a la hora de hablar, un principio de discusión que 
está cegando la visión de una nueva realidad. Debido esto, a que, acaso, 
las ideologías, ya manidas, demasiado manejadas en nuestra supervi-
vencia social, se desarrollaron en el siglo XIX —algunas ultimadas en 
el siglo XX— y han quedado caducas, viejas, agotadas, y no sirven para 
explicar la vida, tan heterogénea, del presente; pero, lamentablemente, 



22

se siguen utilizando en los foros democráticos, por las gentes, y en el 
interior de los Parlamentos. Digamos que La derrota de Occidente, es 
una obra que abre las mentes, y por los datos utilizados por su autor 
en el estudio —demografía, economía, cultura— invierte el sistema de 
investigación para cualquier otro examen que pueda plantearse, en el 
futuro, el hecho histórico de la inédita subsistencia social humana.

Otra convicción que podríamos tener sobre el mundo de hoy es la 
de intuir que estamos ante una posible explicación muy compleja de lo 
que nos sucede. La civilización aporta sabiduría, pero, también desgaste 
y cansancio. Después de tanto conocimiento acumulado nos encon-
tramos atrapados en mundos muy pequeños, de los que es muy difícil 
salir, la familia, los amigos, el lugar donde se habita. La solución —tan 
necesaria— para abandonar tanta presumible soledad y empequeñeci-
miento de la vida, como siempre, se encuentra en la frecuentación de 
la cultura como creación, en la degustación de la producción cultural, 
en la lectura de libros, en el visionado de películas, en la asistencia a 
actos de verídica índole o naturaleza, es decir, allí donde el hombre se 
expresa con evidente libertad. No es fácil saber dónde están esos mun-
dos. Para conocerlos hay que trabajar el plano de la experiencia y de la 
inteligencia, el buen gusto, que no se localiza en otros derroteros que en 
la práctica de ese estudio que es esa deleitación de creaciones válidas, 
como hemos resaltado, y luego el contraste de las mismas con otros 
conocimientos; y en el diálogo con otras personas que tienen el nivel 
suficiente de discernimiento y el raciocinio libre para saber dónde está 
lo más legítimo. Entre tanto marasmo de obras que se producen, no es 
un criterio fallido guiarse por la alegría de asistir a la reproducción de 
la belleza, en sí misma; así, de este modo, creo que puedo comentar que 
un momento de elevación del ánimo —aunque sea efímero, o de corto 
metraje— ha sido la asistencia a la proyección de la película Parthenope 
(2024) de Paolo Sorrentino. De pronto caí en la floración de la propia 



belleza, sin filtros, ni aditamentos —«mira atentamente/las joyas que la 
mañana te presenta», en versos de José Jiménez Lozano—. La primera 
parte de la película es ciertamente sublime, fantástica. Posiblemente no 
todos los espectadores o amantes del cine puede que estén de acuerdo. 
Pero para mí ha consistido en la asistencia a una experimentación de la 
beldad, según nos hace recordar lo que hemos podido gozar de las civi-
lizaciones que sustentan la vida de Occidente, la civilización griega y la 
romana; y por qué no, de lo que también fue la tercera civilización, la 
hispánica. Lo que vemos en Parthenope vendría a ser como el resultado 
de una sublimidad final de nuestra civilización, porque «los mundos se 
cansan», y entonces aparece un resplandeciente sentido del tiempo, el 
de la recreación, el de la memoria, el de lo transitorio, «donde el tiempo 
y el dolor —y el placer— fluyen juntos».

La propuesta de disfrutar una verdadera obra de arte, es una manera 
de entender las cuestiones y las cosas, porque la vida tiene un final que 
no sabemos explicar, y, si existe ausencia del suceso religioso, no nos 
queda otra alternativa, o es una opción válida. Pareciera como que en 
un mundo fatigado, como en el que nos encontramos —desde nuestra 
perspectiva de Occidente— nos interesara saber qué nos pasa, y ello 
lleva a sondear el camino recorrido por el hombre hasta hoy, donde 
sería un menester el estudio antropológico, probablemente la fuente de 
inspiración de Parthenope, donde se nos transmite que «la antropología 
es ver, saber ver; un impulso, un suceso que se produce cuando ya no 
tenemos nada». Es decir, si la sociedad no es capaz de generar mundos 
creativos nuevos, entonces el sencillo estudio de la antropología se hace 
presente y brota un cometido cultural —para la sociedad— de querer 
conocer por qué hemos llegado a un final de ciclo civilizatorio. ¿Cuán-
tos estudios antropológicos habría que poner en marcha para llegar a 
una visión completa de lo que el hombre ha realizado, que aparezca 
como muestra que nos es necesario comprender? No doy a entender 



24

que estos ensayos deban partir desde la universidad, uno de los mundos 
más agotados de los que hoy perviven, si no desde cualquier ámbito 
creativo personal, fundamentalmente, porque lo privado, lo íntimo, o 
lo individual, es lo más independiente que puede existir, no apegado a 
dictados externos o a intereses de grupo. Sino desde la tarea personal, 
propia. Un ejemplo de ello, de verdadero rango, es lo conseguido por el 
cineasta catalán Albert Serra, en Tardes de soledad (2024). Hemos dejado 
testimonio de su significación en el apartado Tribunas de la revista. Aún 
así, no viene mal recordar que la indagación antropológica existente 
en este film, en este caso, para bien de lo social, no retrata un final 
de época, sino que es un reflejo de una imprescindible valoración del 
origen de cualquier mundo creativo humano, porque en todo principio 
de un acto social se halla la filosofía que da motivo a la vida, más aún, 
si va de la mano de lo insondable o de lo religioso.

José Campos Cañizares 
Madrid, 2 de marzo de 2024 

Subdirector, Encuentros en Catay


